
El poder como normalización y normatización  
Comentario a Derechos o resistencias: ¿Los a-normales, monstruos o 

humanos? de Rosario Aquim Chávez.  

  

Raúl Prada Alcoreza  

  

  
El poder es una palabra, también un concepto, se remite al juego 

polémico, beligerante, también pactante, de las fuerzas. Sin embargo, 

de todas maneras, a pesar de su inteligibilidad, se corre el peligro de 

englobar todas las formas de poder, si se quiere de dominación, en una 



condición más o menos homogénea. Hay que decirlo, siendo 

consecuentes con la arqueología del concepto, el poder es plural. 

Señala una gama de formas de poder distinto, variado, hasta diferente, 

que, sin embargo, comparten un efecto sobre los cuerpos; son 

dominaciones. El poder no es abstracto, es, mas bien, concreto. Se lo 

encuentra entonces en las tecnologías y mecanismo que lo ejercen, 

que lo efectúan. De lo que se trata es estudiar estas mecánicas y estas 

economías políticas del poder en sus especificidades logradas. Por esto 

mismo es problemático hablar de poder en general, como si fuese una 

entidad única, así como es problemático hablar del poder de modo 

abstracto, como si fuese una maldición inoculada desde tiempos 

pretéritos olvidados. El poder no es una entidad única, tampoco una 

maldición histórica. El poder no es nada más ni nada menos que la 

efectuación de las dominaciones múltiples.   

  

Lo que Michel Foucault encuentra son múltiples formas de relaciones 

de poder, de relaciones de fuerza; formas conformadas dependiendo 

del perfil de las resistencias que hay que enfrentar. No olvidemos lo 

que dice Foucault; hay poder porque hay resistencias que enfrentar. 

En este sentido, las resistencias son anteriores. Entonces el poder tiene 

una perspectiva, la perspectiva del que quiere dominar, del que quiere 

capturar fuerzas, subordinarlas a las estrategias de dominación. Esto 

parece contradecir a Foucault, para quien el poder se ejerce como una 

maquinaria abstracta; no es una propiedad, es una herramienta que 

atraviesa a ambos, dominados y dominantes. Sin embargo, no 

olvidemos que la genealogía del poder es también una teoría de las 

subjetividades. Cuando decimos perspectiva de alguien, no nos 

remontamos, de ninguna manera, a la teoría de la conspiración; no es 

un alguien que conspira, y aunque lo haga, su conspiración no explica 

la dominación. En todo caso, forma parte, como interpretación, de una 

maquinaria, de un engranaje, que funciona como mecánica de fuerzas. 

Cuando decimos perspectiva, decimos voluntad de dominio, que no hay 

que confundir con la voluntad de potencia1. El poder no deja de tener 

una perspectiva, la perspectiva de los que ejercen poder, sea esta 

perspectiva la de los dominadores, sea esta perspectiva la de los 

dominados, pues también ellos usan el poder, a su manera.   

  

Es esta perspectiva la que le da sentido al poder, pues esta perspectiva 

expresa lo que quiere del poder, para qué quiere usarlo, aunque sus 

objetivos no se cumplan y los resultados resulten inesperados o 

aleatorios. De lo contrario, no podríamos hablar de racionalidad en el 

ejercicio del poder, de economía política del poder, pues no podría 

                                    
1 Una traducción discutible de la tesis de Friedrich Nietzsche es la de voluntad de poder, también, en el 
mismo sentido, de voluntad de dominio; nosotros preferimos, siendo consecuentes con su postulado 
estético, la traducción de voluntad de potencia.  2 Término propuesto por Michel Foucault.   



interpretarse este ejercicio sino a través de lo que quieren los que 

ejercen poder.   

  

¿Quiénes se enfrentan a las resistencias? ¿El poder en abstracto, como 

abstracción, o, mas bien, quienes lo usan? En un caso, unos para 

dominar, otros, los que sufren las dominaciones, para emanciparse de 

las dominaciones. Sin embargo, el poder es una herramienta 

complicada; compromete a los que la usan. Los envuelve a tal punto 

en su propia mecánica, que termina convirtiéndolos en parte de sus 

engranajes. Aunque el poder no sea un sujeto, supone sujetos 

involucrados, aunque el poder no tenga vida propia, supone vidas que 

participan, las involucradas, los participantes, terminan enredados en 

los tejidos de la trama del poder.   

  

Por eso, es indispensable una crítica del poder, no sólo como denuncia, 

sino de sus racionalidades, de sus sistemas de funcionamiento; no 

como maldad, pues el poder no es un sujeto del mal, tampoco una 

condena moral, sino como economía política de los cuerpos. Las 

investigaciones y estudios de Foucault sobre el poder nos ayudan a 

ingresar en esta crítica materialista del poder. Ahora nos interesa 

detenernos en el análisis de los sistemas de normalización y 

normatización2 conformados en las sociedades modernas. Estas son 

formas de poder cuyas especificidades son características, 

distinguiéndolas de otros diagramas de poder, vinculados al castigo, a 

la vigilancia, a la disciplina, al control.   

  

En lo que respecta a las tecnologías y técnicas de normalización y 

normatización, éstas suponen la diferencia entre el normal y el 

anormal; pero, ¿cuál es la idea del normal? ¿Es un modelo, un perfil, 

acabado? No parece ocurrir esto; lo que se observa, en la historia del 

surgimiento, la implementación y la consolidación de estas tecnologías, 

es que se trata de una diferenciación constante que construye al 

normal a partir del despojamiento del a-normal. Pero, ¿cómo se llega 

a esta economía política, a esta diferenciación, a esta bifurcación, entre 

el normal y el a-normal? ¿Qué lleva a esta economía política, a esta 

racionalidad, a estos saberes, que hacen inteligible la llamada a-

normalidad? Por más paradójico que parezca, primero se enfrenta la a-

normalidad, no a partir de un presupuesto acabado de normalidad; el 

perfil de la normalidad se construye enfrentando precisamente a lo que 

se identifica y detecta como anormalidad. ¿Cómo puede ocurrir esto?   

  

Los que usan el poder para dominar se enfrentan a las transgresiones 

a las leyes, a las normas, a las reglas, impuestas por el uso 

institucionalizado del poder. Son estas transgresiones la pesadilla de 

quienes dominan; estas transgresiones son tan pesadilla que adquieren 



formas delirantes imaginarias. Para simbolizar su pesadilla, los 

dominantes encuentran una figura aterradora, de acuerdo a su moral 

constituida; esta figura es la del monstruo. Fenómeno perverso 

cosmológico que atenta contra las leyes de la naturaleza. La figura del 

monstruo es la figura de la mezcla grotesca y atroz. Mezcla de humano 

y de bestia, mezcla de hombre y mujer, alguien que nace con los dos 

sexos incorporados.  Por lo tanto, atentado contra la naturaleza, de 

este modo, atentado contra Dios.   

  

El monstruo imaginario de la dominación, exuberante, 

desproporcionado, desmesurado, tiene que ser encontrado en la 

“realidad”; la alucinación del poder tiene que ser verificada a toda 

costa. Esta verificación es forzada, el monstruo exuberante es 

identificado en las mezclas nada exuberantes ni desproporcionadas de 

la vida. El monstruo exuberante del poder es encontrado en las 

víctimas, en los hermafroditas, a quienes se condena, se persigue, se 

asesina y se quema. La dominación hace exorcismo. De por sí esta 

mezcla natural es considerada, con antelación, crimen antes de todo 

crimen. La dominación descarga sus furias y sus miedos en sus 

víctimas, buscando así liberarse de sus pesadillas. Pesadilla que no es 

otra cosa que símbolo del terror de la dominación a la desmesura 

social.    

La figura del monstruo es el substrato que sostiene lo que viene, las 

otras figuras del exorcismo de las dominaciones. Viene la figura de los 

y las incorregibles, del niño masturbador. De una marca contra-natura 

se pasa a una descalificación de las inconductas, de la lectura de un 

desorden cosmológico se pasa a una lectura de un desorden moral. El 

y la incorregible, el niño masturbador, no es que sean monstruos, en 

el mismo sentido que lo eran los hermafroditas; no lo son, son, mas 

bien, a-normales, en el sentido de que expresan un desorden moral, 

una inconsistencia estructural en la constitución de su personalidad, 

una inclinación precipitada a la violencia y a la agresión, una inclinación 

temprana a autosatisfacerse sexualmente. Hay pues un cambio de 

tratamiento de los temas en cuestión; si bien el monstruo tenía que 

ser condenado, perseguido y asesinado, para después ser quemado, 

no ocurre lo mismo con los a-normales, quienes tienen que ser 

corregidos, normalizados, normatizados. Para tal efecto se comienza a 

atender  las causas de esas inconductas, sus racionalidades oscuras; 

por lo tanto, una especie de saber sobre los a-normales. En esta 

clasificación ingresan las “desviaciones” sexuales, la homosexualidad y 

el lesbianismo; sin embargo, estas categorías, se las acerca a la 

imagen de monstruosidad por las analogías prácticas con las 

posibilidades inherentes a los hermafroditas. Entonces homosexuales 

y lesbianas van a sufrir un intervalo de violencias, que vienen desde la 

condena a la figurada monstruosidad hasta la descalificación moral por 

sus inconductas sexuales. De todas maneras, se construye también un 



saber sobre la homosexualidad y el lesbianismo, un saber 

pretendidamente médico, un saber psicológico, un saber psiquiátrico, 

que va encontrar, en parte, la explicación de estas inclinaciones, en 

historias de vida dramáticas, en rupturas y diseminaciones familiares, 

en violencias sexuales sufridas tempranamente. Las llamadas 

“desviaciones” sexuales van a ser castigadas y penadas, también 

internadas para su corrección.   

  

Al respecto de este enfrentamiento del poder con los monstruos, los y 

las incorregibles, el niño masturbador, los homosexuales y las 

lesbianas, la pregunta pertinente es: ¿Eran y son peligrosos para el 

poder? Si tomamos al poder en la figura de Estado, no parece ser este 

el caso. Entonces, ¿por qué se ensaña el poder con los anormales?  Si 

consideramos el Estado moderno, administración pública 

comprometida con garantizar la producción, ¿son peligrosos los a-

normales para la producción? Tampoco parece ser este el caso. 

¿Entonces por qué el Estado moderno, en su etapa inicial y en los 

periodos de su consolidación, se encarga de crear instituciones de 

encierro, correccionales, psiquiatrías, encargadas de encerrar, 

internar, corregir, normalizar y normatizar a los a-normales? La prueba 

de lo que decimos se encuentra en la contemporaneidad de los estados 

liberales; el pluralismo liberal reconoce derechos especiales de las 

llamadas subjetividades diversas, por lo menos en los regímenes 

jurídicos más consecuentes con los postulados liberales. ¿Entonces, por 

qué en una etapa inicial y posterior del Estado liberal esta macro-

institución se ensaña con los a-normales?   

  

Habíamos lanzado una hipótesis de interpretación en lo  que respecta 

a los hermafroditas; esta hipótesis alude al imaginario descomunal del 

poder, que simboliza su miedo a la desmesura social en la figura de la 

monstruosidad. ¿Ocurre lo mismo con los a-normales? En parte sí, en 

la medida que la monstruosidad es el substrato de los anormales. En 

parte no, pues los a-normales no tienen que ver tanto con la desmesura 

monstruosa de las mezclas atroces de la naturaleza, sino con 

inclinaciones visibles por las desviaciones, las inconductas, las 

depravaciones, las desestructuraciones morales. Los a-normales no 

son tanto la simbolización del miedo de las dominaciones a la 

desmesura social como signos de anomalías inherentes a la sociedad, 

constataciones de existencias no controladas, no funcionales a los 

sistemas institucionales. Más que miedo a lo desconocido hay obsesión 

por la normalización y la normatización. ¿Cómo puede ocurrir eso si no 

se tiene un perfil claro del normal? Es que precisamente se lo está 

construyendo, se está construyendo el modelo del y la normal. 

Asistimos a la homogeneización generalizada de los perfiles subjetivos. 

Homogeneización que adquiere sus rasgos negativamente, por 



oposición, descartando lo que no se quiere, lo que perturba, lo que 

molesta, lo que afecta, lo que suena a crimen, aunque no lo sea, lo que 

se presiente como delito, aunque no lo sea del todo, para una sociedad 

reconocida en sus derechos universales, en los derechos del hombre.   

  

No se puede entender esta preocupación institucional por los 

anormales sin tomar en cuenta el acontecimiento político de la 

revolución francesa. La sociedad entera es asumida como soberana, la 

soberanía se transfiere del rey al pueblo. Los a-normales atentan 

contra la moral pública de la misma manera que el delincuente atenta 

contra el bien común. Ya no se trata de atentados contra el rey sino 

contra la sociedad. La a-normalidad es una categoría de la república, 

no de la monarquía. En el límite de ésta y en el umbral de aquella se 

dan como categorías mezcladas, como categorías puentes, que todavía 

conservan los prejuicios del régimen de la soberanía depositada en el 

cuerpo del rey, empero, se desplazan al régimen de la soberanía 

popular. Todo crimen, todo acto criminal, era interpretado como 

cometido contra el rey, que encarnaba la ley; si bien, esto deja de ser 

así en la monarquía absoluta, cuando se pasa al sistema jurídico de las 

penas, de todas maneras el regicidio asistía como una nube a estos 

desplazamientos en la concepción jurídica penal. El bien común 

adquiere pleno cuerpo, materialidad jurídica, referencia social, cuando 

la revolución política otorga potestad, reconoce la cualidad de gobierno 

a toda la sociedad, a todo el pueblo, por lo menos en términos de 

representación. Es entonces la sociedad o a nombre de la sociedad que 

se procede a su defensa. Defensa contra los delitos al bien común, 

defensa contra los atentados a la moral pública. Es a nombre de la 

sociedad que se actúa contra los delincuentes y contra los a-normales.  

  

¿Los a-normales son un problema político? No se podría decir esto, 

pues no son calificados de este modo; son, en primer lugar, un 

problema moral; son en segundo lugar, un problema jurídico; son en 

tercer lugar, un problema médico, un problema psicológico, un 

problema psiquiátrico. La revolución política los convierte en problema. 

La revolución, que declara los derechos universales del hombre, 

paradójicamente, los margina, los discrimina, los exila fuera del ámbito 

de los derechos. ¿Por qué ocurre tal cosa, cuando se esperaría todo lo 

contrario?   

  

En el límite y umbral del que hablamos, entre la monarquía y la 

república, aparece la figura del monstruo político, el déspota, el 

criminal político, que atenta contra sociedad, aprovechando el 

monopolio de la violencia y la representación de la ley, representación 

que conlleva, a pesar de ser el único que no suscribe el pacto social. 

Desde la perspectiva popular, el rey es un criminal político, de la misma 



manera que lo es el criminal ordinario; entre ambos se genera un 

puente, una conexión; ambos atentan contra el bien común. Desde la 

perspectiva de la nobleza en decadencia, también se interpreta la 

figura del monstruo político; se encuentra a esta deformación en los 

sublevados, en los insubordinados, en los insurrectos. El monstruo 

político es multitudinario, es un monstruo de miles de cabezas. Para la 

nobleza crepuscular la multitud sublevada se coloca fuera de la ley y 

de la moral; de la misma manera que el rey atentó contra la ley y la 

moral. Comete crímenes violentos con la revolución. El rey es un 

monstruo político porque, además, es un incestuoso; la multitud 

sublevada es monstruosa porque es antropófaga2. Como se puede ver 

la figura del monstruo político es compartida por el pueblo sublevado 

y por los nobles aterrados, cada quien a su manera; es una figura que 

circula en unos y en otros, ambos la usan para descalificar al enemigo.   

  

Es sugerente esta recurrencia al imaginario exuberante del monstruo 

en los momentos de intensidad de la crisis política, en la emergencia y 

desenlace de la revolución. Se trata de descalificar al enemigo, de 

demonizarlo, de convertirlo en una perversión aterradora, recurriendo 

al símbolo de la monstruosidad, como queriendo convocar contra el 

mal absoluto, contra una desmesura contra-natural, contra-moral, 

contra-Dios, para defender a la sociedad o para defender privilegios. 

¿No son estas unas muestras patéticas de conservadurismo 

recalcitrantes tanto del lado del pueblo como del lado de la nobleza? Si 

bien, en este último caso se explica por la cosmovisión aristocrática, 

llama la atención que se de en el imaginario de los sublevados, de 

quienes se esperaría imaginarios de vanguardia.   

  

Los imaginarios no son compartimentados; no se puede decir que hay 

imaginarios que sólo se dan en la nobleza e imaginarios que sólo se 

dan en el pueblo. Los imaginarios circulan, se comparten, forman parte 

de los habitus. Los prejuicios de una época acercan a todos, a 

dominantes y dominados, más que alejarlos. Son estos prejuicios los 

que van a adquirir distinta tonalidad en unos y en otros. No es pues 

extraño que la revolución política haya remozado los prejuicios 

simbolizados en la monstruosidad, en la ventilación de prejuicios 

significados en la a-normalidad. El pueblo emancipado encuentra otros 

fantasmas que atentan contra la soberanía, esta vez popular.   

  

Los saberes, las tecnologías, las técnicas, los procedimientos de 

normalización y normatización son republicanos. Los y las 

incorregibles, los onanistas, los homosexuales y las lesbianas, los que 

practican desviaciones sexuales, van a ser los fantasmas perseguidos 

                                    
2 Ver de Michel Foucault Los Anormales. Siglo XXI; Buenos Aires.   



en esta transición de la monarquía a la república, adquiriendo 

tonalidades fuertes, institucionalizadas, en las primeras etapas de la 

república, incluso arrastrando estos prejuicios hasta la 

contemporaneidad. ¿Por qué la revolución burguesa identifica como 

peligro social a los que califica como a-normales? No es fácil responder 

a esta pregunta, incluso si consideramos la hipótesis de la 

homogeneización generalizada, dada en la modernidad, sacando como 

conclusión que esta homogeneización universal choca con las 

resistencias singulares, con las subjetividades alterativas, con los 

espesores y porosidades diversas. No es fácil responder si no 

consideramos el enfrentamiento de la sociedad moderna naciente, el 

enfrentamiento de la sociedad capitalista, contra las mujeres, contra la 

libertad tolerada, hasta entonces, de las mujeres. Tres siglos de 

persecuciones y quema de brujas hablan de ello. El género se inscribe 

a sangre y fuego, construyendo el perfil subordinado de mujer, dócil, 

domesticado y funcional a las estructuras patriarcales consolidadas. 

Esta inscripción se realiza en este transcurso de luchas, resistencias, 

levantamientos y rebeliones de multitudes, de comunidades, de 

mujeres, contra las dominaciones feudales, aristocráticas, 

patrimoniales, que devienen dominaciones concomitantes con la 

burguesía, el clero y la nobleza feudal3. Contra el mito moderno de la 

emancipación de las mujeres en la modernidad, en el contexto del 

sistema-mundo capitalista, Silvia Federici devela lo contrario, que el 

capitalismo se impone aplastando el levantamiento popular y 

comunitario anti-feudal, sobre todo aplastando el papel protagónico de 

las mujeres, tejedoras de los entramados comunitarios.   

  

Desde esta perspectiva el Estado patriarcal se consolida en la 

modernidad y el capitalismo expandido mundialmente. Que se haya 

larvado largamente es una cosa; lo que importa es su consolidación 

moderna, capitalista, su institucionalización global en la malla 

corporativa, en el campo político, en el campo burocrático, en el campo 

escolar, en el campo cultural; es decir, lo que importa es su articulación 

concomitante y estratégica en el Estado moderno, en el Estado-nación. 

Se trata entonces de las dominaciones masculinas, de las dominaciones 

cómplices de las fraternidades coaligadas, de la masculinización de la 

dominación y la feminización de los y las dominadas.   

  

La instauración del género no sólo responde al constructo cultural 

sexual de hombre y mujer, de varón y fémina, sino también, en su 

generalización, a la diferenciación del masculino respecto todas las 

formas femeninas, de todas las formas feminizadas, formas que 

devienen dominadas; hablamos del proletariado, de los subordinados, 

                                    
3 Ver de Silvia Federici Calibán y la bruja; Mujeres, cuerpos y acumulación originaria. Tinta Limón; 

Buenos Aires 2010.   



de los subalternos, de los indígenas, de las subjetividades que escapan 

al género. En este sentido, una clave para comprender el 

enfrentamiento del régimen liberal con los a-normales es pues la 

dominación patriarcal. Dominación, en principio, simbolizada en el 

patriarca, dueño de cuerpos y territorios; después en el déspota, 

soberano, al margen de la ley y fuera del pacto social; para devenir 

signo abstracto del Estado moderno. La anomia sexual atenta contra 

esta dominación masculina, contra estas fraternidades coaligadas, 

contra estas iglesias manejadas jerárquicamente por machos célibes. 

Los y las incorregibles desafían este orden patriarcal; los niños que 

develan su temprana sexualidad cuestionan la moral victoriana. Para 

entender entonces estos diagramas de poder del castigo, de la 

disciplina, del control, de la normalización y normatización, es 

indispensable situarlos en la genealogía del diagrama de poder 

patriarcal y colonial.        

  

    

  

  

Resistencias, contra-poder y de-colonialidad  

  

Todos estos temas y problemas son tratados por Rosario Aquim Chávez 

en Derechos o resistencias: ¿Los a-normales, monstruos o humanos4?  

El texto comienza situando al derecho, al saber, al sistema jurídico, a 

la administración, a la aplicación, del derecho en su relación con el 

poder; el derecho es un dispositivo de poder. El derecho corresponde 

a las normas, las leyes, las regulaciones, que codifican, interpretan y 

orientan las conductas y los comportamientos, calificándolos y 

descalificándolos. El análisis sigue con la detección de la ruptura 

epistemológica entre derecho positivo y “realidad social”. El derecho 

norma, es decir, normatiza las conductas y los comportamientos; tiene 

por objeto de poder, como objeto de normalización y normatización, a 

la “realidad social”. Esta “realidad” le aparece como caos y desorden, 

ámbito heteróclito que debe adquirir orden, jerarquía y funcionalidad. 

Un tercer tópico radica en el contraste entre el derecho positivo y el 

derecho vivo; el derecho que norma y el derecho que interpreta las 

prácticas diversas y proliferantes de la alteridad social. Al respecto 

Rosario Aquim Chávez escribe:  

  

Es, gracias a las prácticas y a la participación real de las multitudes 

excluidas (indígenas, mujeres, subjetividades queer, homobilesbo 

transintersexual, etc.), que se produce el derecho vivo como fenómeno 

                                    
4 Rosario Aquim Chávez: Derechos o resistencias: ¿Los A-normales, monstruos o humanos? Rincón 

Ediciones; La Paz 2014.   



social, conformado por los derechos tanto subjetivos como objetivos 

de las diversas subjetividades, así como, por sus ideas, aspiraciones y 

concreciones de justicia, que no tienen como referente al sistema 

jurídico legal occidental, en vigor. De ahí que, el reapropiamiento por 

parte de los sospechosos de su poder normativo, como dijo Jesús de la 

Torre Rangel, tiene una “historia real, paralela, que no se desarrolla 

como sistema conceptual, sino como un sistema particular de 

relaciones5”.  

  

El cuarto tópico tiene que ver con el núcleo del texto; la pregunta de 

fondo es: ¿tienen derecho a tener derecho los llamados a-normales? 

La crítica a la razón intrínseca a los derechos humanos devela que:  

  

Existen ciudadanos de primera: los hombres; ciudadanos de segunda, 

las mujeres, los indígenas, etc.; y los no-ciudadanos: los a-normales. 

El denominado Estado de Derecho, como se puede ver, otorga el 

privilegio de los “derechos”, de manera selectiva6.   

   

El quinto tópico tiene que ver con la posibilidad de ensanchar los 

derechos humanos, reconociendo los derechos de los llamados 

anormales, el ejercicio pleno de sus derechos y la garantía de su 

cumplimiento. Esta posibilidad parte del principio de igualdad, es decir 

con el principio de reconocer iguales condiciones de partida, combinada 

con el ejercicio de esta igualdad en la diferencia práctica de relaciones 

y subjetividades. Sin embargo, Rosario Aquim Chávez plantea el dilema 

de este reconocimiento, pues se caería en un círculo vicioso; al lograr 

la incorporación de derechos especiales se termina reforzando el 

sistema de la normalización y la normatización. Por esta razón, la 

autora se inclina por la libertad radical, que es el quinto tópico tratado 

en el texto. La teórica y activista escribe:  

  

Esta segunda vía de análisis, reconoce que los “a-normales” han sido 

constituidos en procesos de maximización de los efectos de poder; y 

por ende, a partir de una mecánica grotesca del ejercicio de ese poder, 

sobre el cuerpo vivo y su sexualidad. Desde esta perspectiva, no hay 

espacio para la demanda de derechos, ni de reconocimiento7.              

  

Una válida consigna, recogida en las movilizaciones de mayo de 1968 

de París, retomada de un enunciado de José Julián Martí Pérez, se 

resume a la convocatoria: Los derechos no se los mendiga se los toma; 

en otras palabras, se los ejerce. La vida no tiene que pedir permiso a 

ninguna institución, no tiene por qué institucionalizarse. Las 

                                    
5 Rosario Aquim Chávez: Ob. Cit.; Pág. 11.  
6 Ibídem: Pág. 22.  
7 Ibídem: Pág. 38.   



instituciones son solamente instrumentos provisionales para la 

sobrevivencia; nada más. Deben estar subordinadas a los 

requerimientos de los ciclos vitales. En este sentido:  

  

La libertad radical de los homobilesbo transintersexuales, tiene que 

ver, en primer lugar, con la re-posesión de su ser-cuerpo-vivo, cuyo 

desposesionamiento total de sí, cuyo vaciamiento, lo ha encerrado en  

una ontologización identitaria en estado de naturaleza. Esta 

reposesión, implica, en palabras de Deleuze/Guattari, un proceso de 

desterritorialización del cuerpo, o como dice Preciado, “una resistencia 

a los procesos de llegar a ser normal8”. El ser-cuerpo-vivo, no se reduce 

al territorio de la piel, el ser-cuerpo y sus placeres constituyen 

dispositivos de resistencia contra el ser-poder. El ser-cuerpo, es capaz 

de “intervenir en los dispositivos biotecnológicos de producción de 

subjetividad sexual10” y transformarlos; ese es el sentido de su acción 

política.   

  

Coincidiendo con Beatriz preciado, Rosario Aquim concluye que el 

cuerpo no es materia pasiva entregada al biopoder; al contrario, es 

potencia. Se opta activamente por la bio-política, por la sexo-política, 

como acontecimiento creativo. Las minorías sexuales se convierten en 

multitudes. El monstruo sexual se vuelve queer.                   

                                    
8 Beatriz preciado, Multitudes Queer: Notas para una política de los a-normales. Revista Multitudes, Nro. 
132. París, 2003.  10 Ibídem.   


